目录

[金剛般若波羅蜜經 羽 89](#_Toc494559150)

金剛般若波羅蜜經 羽

元魏天竺三藏菩提流支譯

如是我聞.一時,婆伽婆在舍婆提城

祇樹給孤獨園,與大比丘衆千二百

五十人俱.爾時,世尊食時,著衣持鉢,

入舍婆提大城乞食於其城中,次第

乞食已,還至本處,飯食訖,收衣鉢,洗

足已,如常敷座,結加趺坐,端身而住,

正念不動.

爾時,諸比丘來詣佛所到已,頂禮佛

足,右遶三帀,退坐一面.爾時,慧命須

菩提在大衆中,卽從座起,偏袒右肩,

右膝著地,向佛合掌,恭敬而立,白佛

言:「希有.世尊,如來、應供、正遍知,善護

念諸菩薩,善付囑諸菩薩.世尊,云何

菩薩大乘中,發阿耨多羅三藐三菩

提心?應云何住,云何修行云何降伏

其心?」

爾時,佛告須菩提:「善哉,善哉!須菩提,

如汝所說,如來善護念諸菩薩,善付

囑諸菩薩.汝今諦聽.當爲汝說.如菩

薩大乘中,發阿耨多羅三藐三菩提

心,應如是住,如是修行,如是降伏其

心,」須菩提白佛言:「世尊,如是願樂欲

聞.」佛告須菩提:「諸菩薩生如是心,所

有一切衆生,衆生所攝若卵生,若胎

生,若濕生,若化生若有色,若無色,若

有想,若無想,若非有想非無想,所有

衆生界衆生所攝,我皆令入無餘涅

槃,而滅度之.如是滅度無量無邊衆

生,實無衆生得滅度者.何以故?須菩

提,若菩薩有衆生相,卽非菩薩.何以

故非?須菩提,若菩薩起衆生相、人相、

壽者相,則不名菩薩.

復次,須菩提,菩薩不住於事,行於布

施;無所住,行於布施;不住色,布施,不

住聲、香、味、觸、法,布施,須菩提,菩薩應

如是布施,不住於相想.何以故?若菩

薩不住相布施,其福德聚不可思量.

須菩提,於汝意云何?東方虛空可思

量不須菩提言不也世尊佛言如是

須菩提,南、西、北方,四維上、下虛空可

思量不?」須菩提言:「不也.世尊,」佛言:「如

是,如是.須菩提,菩薩無住相布施福

德聚亦復如是,不可思量.」佛復告須

菩提:「菩薩但應如是行於布施.

須菩提,於意云何?可以相成就,見如來

不?」須菩提言:「不也.世尊,不可以相成

就,得見如來.何以故?如來所說相卽

非相.」佛告須菩提:「凡所有相皆是妄

語.若見諸相非相,則非妄語.如是諸

相非相,則見如來.」須菩提白佛言:「世

尊,頗有衆生於未來世末世,得聞如

是修多羅章句,生實相不?」佛告須菩

提:「莫作是說.頗有衆生於未來世末

世,得聞如是修多羅章句,生實相不?」

佛復告須菩提:「有未來世末世有菩

薩摩訶薩法欲滅時,有持戒修福德

智慧者,於此修多羅章句,能生信心,

以此爲實.」佛復告須菩提:「當知彼菩

薩摩訶薩非於一佛、二佛,三、四、五佛

所,修行供養,非於一佛、二佛、三四五

佛所,而種善根.」佛復告須菩提:「已於

無量百千萬諸佛所,修行供養;無量

百千萬諸佛所種,諸善根,聞是修多

羅乃至一念,能生淨信.須菩提,如來

悉知是諸衆生,如來悉見是諸衆生.

須菩提,是諸菩薩生如是無量福德

聚,取如是無量福德.何以故?須菩提,

是諸菩薩無復我相、衆生相、人相、壽

者相.須菩提,是諸菩薩無法相,亦非

無法相,無相,亦非無相.何以故?須菩

提,是諸菩薩若取法相,則爲著我、人

衆生、壽者.須菩提,若是菩薩有法相,

卽著我相、人相、衆生相、壽者相.何以

故?須菩提,不應取法,非不取法.以是

義故,如來常說栰喩法門.是法應捨,

非捨法故.」

復次佛告慧命須菩提:「須菩提,於意

云何?如來得阿耨多羅三藐三菩提

耶?如來有所說法耶?」須菩提言:「如我

解佛所說義無有定法如來得阿耨

多羅三藐三菩提,亦無有定法如來

可說.何以故?如來所說法皆不可取,

不可說,非法,非非法.何以故?一切聖

人皆以無爲法,得名.」「須菩提,於意云

何?若滿三千大千世界七寶,以用布

施.須菩提,於意云何?是善男子善女

人所得福德寧爲多不?」須菩提言:「甚

多.婆伽婆,甚多.修伽陁,彼善男子善

女人得福甚多.何以故?世尊,是福德

聚卽非福德聚.是故,如來說福德聚

福德聚.」佛言:「須菩提,若善男子善女

人,以滿三千大千世界七寶,持用布

施.若復於此經中,受持乃至四句偈

等,爲他人說,其福勝彼無量不可數

何以故?須菩提,一切諸佛阿耨多羅

三藐三菩提法,皆從此經出,一切諸

佛如來皆從此經生.須菩提,所謂佛

法佛法者卽非佛法.

須菩提,於意云何?須陁洹能作是念:

「我得須陁洹果不.」,須菩提言:「不也.世

尊,何以故?實無有法名須陁洹,不入

色聲、香、味、觸、法,是名須陁洹.」佛言:「須

菩提,於意云何?斯陁含能作是念:「我

得斯陁含果不.」,須菩提言:「不也.世尊,

何以故?實無有法名斯陁含,是名斯

陁含.須菩提,於意云何?阿那含能作

是念:「我得阿那含果不.」,須菩提言:「不

也世尊,何以故?實無有法名阿那含,

是名阿那含.」「須菩提,於意云何?阿羅

漢能作是念:「我得阿羅漢不.」,須菩提

言:「不也.世尊,何以故?實無有法名阿

羅漢.世尊,若阿羅漢作是念:「我得阿

羅漢.」,卽爲著我、人、衆生、壽者.世尊,佛

說我得無諍三昧最爲第一.世尊,說

我是離欲阿羅漢.世尊我不作是念:

我是離欲阿羅漢.世尊,我若作是念:

「我得阿羅漢.」,世尊,則不記我無諍行

第一,以須菩提實無所行,而名須菩

提無諍無諍行.」

佛告須菩提:「於意云何?如來昔在燃

燈佛所,得阿耨多羅三藐三菩提法

不須菩提言不也世尊如來在燃燈

佛所,於法實無所得阿耨多羅三藐

三菩提.」

佛告須菩提:「若菩薩作是言:我莊嚴

佛國土.」,彼菩薩不實語.何以故?須菩

提,如來所說莊嚴佛土者則非莊嚴.

是名莊嚴佛土.是故須菩提,諸菩薩

摩訶薩應如是生淸淨心,而無所住,

不住色生心,不住聲、香、味、觸、法生心,

應無所住而生其心.須菩提,譬如有

人身如須彌山王.須菩提,於意云何?

是身爲大不?須菩提言:「甚大,世尊,何

以故?佛說非身是名大身,彼身非身

是名大身.」

佛言:「須菩提,如恒河中所有沙數如

是沙等恒河,於意云何?是諸恒河沙

寧爲多不?」須菩提言:「甚多.世尊,但諸

恒河尚多無數,何況其沙?」佛言:「須菩

提,我今實言告汝,若有善男子善女

人,以七寶,滿爾數恒沙數世界,以施

諸佛如來.須菩提,於意云何?彼善男

子善女人得福多不?」須菩提言:「甚多.

世尊,彼善男子、善女人,得福甚多.」佛

告須菩提:「以七寶,滿爾數恒河沙世

界,持用布施.若善男子、善女人,於此

法門乃至受持四句偈等,爲他人說,

而此福德勝前福德無量阿僧祇.

復次,須菩提,隨所有處,說是法門乃

至四句偈等,當知此處一切世閒天、

人、阿修羅皆應供養如佛塔廟,何況

有人盡能受持讀誦此經?須菩提,當

知是人成就最上第一希有之法,若

是經典所在之處,則爲有佛若尊重

似佛.」

爾時,須菩提白佛言:「世尊,當何名此

法門,我等云何奉持?」佛告須菩提:「是

法門名爲金剛般若波羅蜜,以是名

字,汝當奉持.何以故須菩提,佛說般

若波羅蜜則非般若波羅蜜,須菩提,

於意云何?如來有所說法不?須菩提

言:「世尊,如來無所說法.「須菩提於意

云何?三千大千世界所有微塵是爲

多不?」須菩提言:「彼微塵甚多,世尊.」「須

菩提,是諸微塵如來說非微塵,是名

微塵.如來說世界非世界,是名世界.」

佛言:p須菩提,於意云何?可以三十二

大人相見如來不?」須菩提言:「不也.世

尊,何以故?如來說三十二大人相卽

是非相,是名三十二大人相.

佛言:P須菩提,若有善男子、善女人,以

恒河沙等,身命布施.若復有人於此

法門中乃至受持四句偈等,爲他人

說,其福甚多無量阿僧祇.爾時,須菩

提聞說是經,深解義趣,涕淚悲泣,捫

淚而白佛言:「希有.婆伽婆,希有.修伽

陁,佛說如是甚深法門.我從昔來所

得慧眼未曾得聞如是法門.」何以故?

須菩提,佛說般若波羅蜜卽非般若

波羅蜜.」「世尊,若復有人得聞是經,信

心淸淨,則生實相.當知是名成就第

一希有功德世尊是實相者,則是非

相.是故,如來說名實相實相.世尊我今

得聞如是法門,信解受持,不足爲難.

若當來世,其有衆生得聞是法門,信

解受持,是人則爲第一希有.何以故?

此人無我相、人相、衆生相、壽者相.何

以故?我相卽是非相,人相、衆生相、壽

者相卽是非相,何以故?離一切諸相,

則名諸佛.」佛告須菩提:「如是,如是.若

復有人得聞是經,不驚不怖不畏,當

知是人甚爲希有.何以故?須菩提,如

來說第一波羅蜜非第一波羅蜜,如

來說第一波羅蜜者,彼無量諸佛亦、

說波羅蜜,是名第一波羅蜜.

須菩提,如來說忍辱波羅蜜卽非忍

辱波羅蜜.何以故?須菩提,如我昔爲歌

利王割截身體,我於爾時,無我相,無

衆生相,無人相,無壽者相,無相亦非

無相.何以故?須菩提,我於往昔,節節

支解.時、若有我相、衆生相、人相、壽者

相,應生瞋恨.須菩提,又念過去,於五

百世,作忍辱仙人,於爾所世,無我

相,無衆生相,無人相,無壽者相.是故

須菩提,菩薩應離一切相,發阿耨

多羅三藐三菩提心.何以故?若心有住

則爲非住,不應住色生心,不應住聲、

香、味、觸法生心,應生無所住心.是故,

佛說菩薩心不住色,布施.須菩提,菩

薩爲利益一切衆生,應如是布施.」須

菩提言:「世尊,一切衆生相卽是非相.

何以故?如來說一切衆生卽非衆生.

須菩提,如來是眞語者、實語者、如語

者、不異語者.須菩提,如來所得法、所

說法無實,無妄語.須菩提,譬如有人

入闇,則無所見.若菩薩心住於事,而

行布施,亦復如是.須菩提,譬如人有

目夜分已盡日光明照,見種種色.若

菩薩不住於事,行於布施,亦復如是.

復次,須菩提,若有善男子、善女人,能

於此法門,受持讀誦,修行則爲如來,

以佛智慧,悉知是人,悉見是人,悉覺

是人,皆得成就無量無邊功德聚.須

菩提,若有善男子、善女人,初日分,以

恒河沙等身,布施,中日分,復以恒河

沙等身,布施後日分,復以恒河沙等

身布施.如是捨恒河沙等無量身,如

是百千萬億那由他劫,以身布施.若

復有人聞此法門,信心不謗,其福勝

彼無量阿僧祇,何況書寫受持讀誦,

修行爲人廣說?

須菩提以要言之,是經有不可思議

不可稱量無邊功德.此法門如來爲

發大乘者說,爲發最上乘者說.若有

人能受持讀誦,修行此經,廣爲人說,

如來悉知是人,悉見是人,皆成就不

可思議不可稱無有邊無量功德聚,

如是人等則爲荷擔如來阿耨多羅

三藐三菩提.何以故?須菩提,若樂小

法者,則於此經,不能受持讀誦修行,

爲人解說.若有我見、衆生見、人見、壽

者見,於此法門,能受持讀誦,修行,爲

人解說者,無有是處.須菩提,在在處

處,若有此經,一切世閒天、人、阿修羅

所應供養,當知此處則爲是塔,皆應

恭敬,作禮圍遶,以諸華香,而散其處.

復次,須菩提,若善男子、善女人,受持

讀誦此經,爲人輕賤.何以故?是人先

世罪業,應墮惡道,以今世人輕賤故

先世罪業,則爲消滅,當得阿耨多羅

三藐三菩提.須菩提,我念過去無量

阿僧祇阿僧祇劫,於燃燈佛前,得値

八十四億那由他百千萬諸佛,我皆

親承供養無空過者.須菩提,如是無

量諸佛我皆親承供養無空過者.若

復有人於後世末世,能受持讀誦修

行此經,所得功德,我所供養諸佛功

德於彼百分不及一千萬億分乃至

算數譬喩所不能及.須菩提,若有善

男子、善女人,於後世末世,有受持讀

誦,修行此經,所得功德,若我具說者,

或有人聞,心則狂亂,疑惑不信.須菩

提,當知是法門不可思議,果報亦不

可思議.」

爾時,須菩提白佛言:「世尊,云何菩薩

發阿耨多羅三藐三菩提?心云何住,

云何修行,云何降伏其?心佛告須菩

提菩薩發阿耨多羅三藐三菩提心

者,當生如是心:「我應滅度一切衆生,

令入無餘涅槃界.」.如是滅度一切衆生

已,而無一衆生實滅度者.何以故?須

菩提,若菩薩有衆生相、人相、壽者相,則

非菩薩.何以故?須菩提,實無有法,名

爲菩薩發阿耨多羅三藐三菩提心者.

須菩提,於意云何?如來於燃燈佛所

有法得阿耨多羅三藐三菩提?」不須

菩提白佛言:「不也.世尊,如我解佛所

說義,佛於燃燈佛所,無有法得阿耨

多羅三藐三菩提.」佛言:「如是,如是.須

菩提,實無有法,如來於燃燈佛所,

得阿耨多羅三藐三菩提.須菩提,若

有法,如來得阿耨多羅三藐三菩提

者,燃燈佛則不與我受記.汝於來世,

當得作佛,號釋迦牟尼,以實無有法,

得阿耨多羅三藐三菩提.是故,燃燈

佛與我受記,作如是言:「摩那婆,汝於

來世,當得作佛,號釋迦牟尼.」.何以故?

須菩提,言如來者,卽實眞如.須菩提,

若有人言:「如來得阿耨多羅三藐三

菩提.」,者是人不實語.須菩提,實無有

法,佛得阿耨多羅三藐三菩提.須菩

提,如來所得阿耨多羅三藐三菩提

於是中,不實不妄語.是故如來說一

切法皆是佛法.須菩提,所言一切法,

一切法者,卽非一切法.是故,名一切法.

須菩提,譬如有人其身妙大.」須菩提

言:「世尊,如來說人身妙大,則非大身.

是故如來說名大身.」

佛言:「須菩提,菩薩亦如是.若作是言:

「我當滅度無量衆生.」,則非菩薩.」佛言:

「須菩提,於意云何?頗有實法,名爲菩

薩.」須菩提言:「不也,世尊.」「實無有法,名

爲菩薩.是故,佛說一切法無衆生,無

人,無壽者.須菩提,若菩薩作是言:「我

莊嚴佛國土.」,是不名菩薩.何以故?如

來說莊嚴佛土.莊嚴佛土者,卽非莊

嚴,是名莊嚴佛國土.須菩提,若菩薩

通達無我無我法者如來說名眞是

菩薩菩薩.

須菩提,於意云何?如來有肉眼不?」須

菩提言:「如是.世尊,如來有肉眼.」佛言:

「須菩提,於意云何?如來有天眼不?」須

菩提言:「如是.世尊,如來有天眼.」佛言:

「須菩提,於意云何?如來有慧眼不?」須

菩提言:「如是.世尊,如來有慧眼.」佛言:

「須菩提,於意云何?如來有法眼不?」須

菩提言:「如是.世尊,如來有法眼.」佛言:

「須菩提,於意云何?如來有佛眼不?」須

菩提言:「如是世尊如來有佛眼.」佛言:

「須菩提,於意云何?如恒河中所有沙,

佛說是沙不?」須菩提言:「如是.世尊,如

來說是沙.佛言:「須菩提,於意云何?如

一恒河中所有沙,有如是等恒河,是

諸恒河所有沙數佛世界,如是世界

寧爲多不?」須菩提言:「彼世界甚多,世

尊.」佛告須菩提:「爾所世界中所有衆

生若干種心住,如來悉知.何以故?如

來說諸心住皆爲非心住,是名爲心

住.何以故?須菩提,過去心不可得,現

在心不可得,未來心不可得.須菩提,

於意云何?若有人以滿三千大千世

界七寶,持用布施,是善男子、善女人,

以是因緣,得福多不?」須菩提言:「如是.

世尊,此人以是因緣,得福甚多.」佛言:

「如是,如是.須菩提,彼善男子、善女人,

以是因緣,得福德聚多.須菩提,若福

德聚有實,如來則不說福德聚福德聚

須菩提,於意云何?佛可以具足色身

見不?」須菩提言:「不也.世尊,如來不應

以色身見.何以故?如來說具足色身

卽非具足色身.是故如來說名具足

色身.」佛言:「須菩提,於意云何?如來可

以具足諸相見不?」須菩提言:「不也.世

尊,如來不應以具足諸相見.何以故?

如來說諸相具足,卽非具足.是故,如

來說名諸相具足.」佛言:「須菩提,於意

云何?汝謂如來作是念:「我當有所說

法耶?」.須菩提,莫作是念.何以故?若人

言如來有所說法,卽爲謗佛,不能解

我所說故.何以故?須菩提,如來說法

說法者,無法可說,是名說法.」

爾時,慧命須菩提白佛言:「世尊,頗有

衆生於未來世,聞說是法,生信心不?

佛言:「須菩提,彼非衆生,非不衆生.何

以故?須菩提,衆生衆生者,如來說非

衆生,是名衆生.」

佛言:「須菩提,於意云何?如來得阿耨

多羅三藐三菩提耶?」須菩提言:「不也.

世尊,世尊無有少法如來得阿耨多

羅三藐三菩提.」佛言:「如是,如是.須菩

提,我於阿耨多羅三藐三菩提乃至

無有少法可得,是名阿耨多羅三藐

三菩提.復次,須菩提,是法平等,無有

高下,是名阿耨多羅三藐三菩提.以

無衆生,無人,無壽者,得平等阿耨

多羅三藐三菩提,一切善法得阿耨

多羅三藐三菩提.須菩提,所言善法,

善法者,如來說非善法,是名善法.須

菩提,三千大千世界中所有諸須彌

山王如是等七寶聚有人持用布施,

若人以此般若波羅蜜經乃至四句

偈等,受持讀誦爲他人說,於前福德

百分不及一,千分不及一百千萬分

不及一,歌羅分不及一,數分不及一,

優波尼沙陁分不及一,乃至算數譬

喩所不能及.

須菩提,於意云何?汝謂如來作是念:

「我度衆生耶?」.須菩提,莫作是念.何以

故?實無有衆生如來度者.」佛言:「須菩

提,若有實衆生如來度者,如來則有

我人衆生壽者相須菩提如來說有

我者,則非有我,而毛道凡夫生者以

爲有我.須菩提,毛道凡夫生者,如來

說名非生.是故,言毛道凡夫生.

須菩提,於意云何?可以相成就得見

如來不?」須菩提言:「如我解如來所說

義,不以相成就得見如來.」佛言:「如是,

如是.須菩提,不以相成就得見如來.」

佛言:「須菩提,若以相成就觀如來者,

轉輪聖王應是如來.是故,非以相成

就得見如來

爾時,世尊而說偈言:

若以色見我以音聲求我是人行邪道

不能見如來.彼如來妙體卽法身諸佛

法體不可見彼識不能知.

「須菩提,於意云何?如來可以相成就

得阿耨多羅三藐三菩提.須菩提,莫

作是念:「如來以相成就得阿耨多羅

三藐三菩提.」.須菩提,汝若作是念:「菩

薩發阿耨多羅三藐三菩提心者.」說

諸法斷滅相.須菩提,莫作是念.何以

故?菩薩發阿耨多羅三藐三菩提心

者,不說諸法斷滅相.

須菩提,若善男子、善女人,以滿恒河

沙等世界七寶,持用布施,若有菩薩

知一切法無我,得無生法忍,此功德

勝前所得福德.須菩提,以諸菩薩不

取福德故.」須菩提白佛言:「世尊,菩薩

不取福德.」佛言:「須菩提,菩薩受福德

不取福德,是故菩薩取福德.

須菩提,若有人言:「如來若去若來若

住若坐若臥.」,是人不解我所說義.何

以故?如來者,無所至去,無所從來,故

名如來須菩提若善男子善女人以

三千大千世界微塵,復以爾許微塵

世界,碎爲微塵阿僧祇.須菩提,於意

云何?是微塵衆寧爲多不?」須菩提言:

「彼微塵衆甚多.世尊,何以故?若是微

塵衆實有者,佛則不說是微塵衆.何

以故?佛說微塵衆,則非微塵衆.是故,

佛說微塵衆.世尊,如來所說三千大

千世界,則非世界.是故,佛說三千大

千世界.何以故?若世界實有者,則是

一合相.如來說一合相,則非一合相.

是故佛說一合相.」佛言:「須菩提,一合

相者,則是不可說,但凡夫之人貪著

其事.何以故?須菩提,若人如是言,佛

說我見、人見、衆生見、壽者見.須菩提,

於意云何?是人所說爲正語不?」須菩

提言?「不也.世尊,何以故?世尊如來說

我見、人見、衆生見、壽者見,卽非我見、

人見、衆生見、壽、者見.是名我見、人見、

衆生見、壽者見.」須菩提,菩薩發阿耨

多羅三藐三菩提心者,於一切法,應

如是知,如是見,如是信,如是不住法

相.何以故?須菩提,所言法相法相者,

如來說卽非法相.是名法相.須菩提,

若有菩薩摩訶薩以滿無量阿僧祇

世界七寶,持用布施,若有善男子善

女人發菩薩心者,於此般若波羅蜜

經乃至四句偈等,受持讀誦,爲他人

說,其福勝彼無量阿僧祇.云何爲人

演說,而不名說.是名爲說,而說偈言:

一切有爲法如星翳燈幻露泡夢電雲

應作如是觀.」

佛說是經已,長老須菩提及諸比丘、

比丘尼、優婆塞、優婆夷、菩薩摩訶薩、

一切世閒天、、人、阿修羅、乾闥婆等聞

佛所說,皆大歡喜,信受奉行.

金剛般若波羅蜜經

戊戌歲高麗國大藏都監奉

勅彫造